INTRODUCCION

La moralidad es la base de la Sadhana (préctica espiritual). Sin
embargo, se debe recordar que la moralidad o la buena conducta no
son el punto culminante en la marcha espiritual. Como moralista, uno
puede sefnalar un ideal a otros moralistas, pero esto no es algo que
merezca la pena mencionar a un Sadhaka (aspirante espiritual). La
Sadhana, desde el mismo principio, requiere equilibrio mental. Este
tipo de armonia mental también puede ser designada con el nombre de
moralidad.

Con frecuencia la gente dice: “No sigo ninguna religion ni
rituales, yo me atengo a la verdad; no dafio a nadie y no miento, y esto
es lo Unico que se necesita. No se necesita hacer ni aprender nada
mas”. Deberia comprenderse claramente que la moralidad es solo un
esfuerzo por llevar una vida bien estructurada. Es méas correcto definir
la moralidad como una fuerza dinamica en vez de estatica, porque se
mantiene el equilibrio en las esferas externas de la vida librando una
batalla sin tregua contra todas las ideas opuestas. No es un equilibrio
intra-externo. Si el desequilibrado estado mental se ve afectado
seriamente por la presion de las tentaciones externas y si ademas se
encuentra que el trastorno mental es intenso, es probable que la fuerza
de esa lucha interna pueda ceder, y como consecuencia, el equilibrio
externo o la ostentacion de moralidad pueden derrumbarse en
cualguier momento.

Por eso, sin duda alguna la moralidad en si no es la meta, ni
siquiera es una fuerza estatica. La moralidad de un moralista puede
desaparecer en cualquier momento. No se puede decir con certeza que
el moralista que resistio la tentacion de un soborno de dos monedas
pueda también resistir la tentacion de una oferta de doscientas mil.

Sin embargo, la moralidad no carece totalmente de valor en la
vida humana. La moralidad es un atributo del buen ciudadano y es el
punto de partida en el sendero de la Sadhana.



Los ideales morales deben ser de tal indole que provean a los
seres humanos tanto de la capacidad como de la inspiracion para
proseguir en el sendero de la Sadhana. La moralidad depende de los
esfuerzos por mantener un equilibrio con respecto al tiempo, lugar y
persona, y como tales, pueden surgir diferencias en el cédigo moral.
Pero el objetivo ultimo de la moralidad es el logro de la
Bienaventuranza Suprema y por lo tanto, no debe haber ninguna
posibilidad de imperfeccion propia de la relatividad. No puede decirse
que la meta final de la vida humana sea no cometer un robo; lo
deseable es que la tendencia a cometerlo sea eliminada. La meta de la
vida no es no incurrir en falsedad alguna, lo que es realmente
importante es que la tendencia a mentir sea erradicada de la mente.

El Sadhaka inicia sus practicas espirituales con los principios de
moralidad basados en no incurrir en robo o falsedad. La meta de tal
moralidad es el logro de un estado de unidad con Brahma en el cual
no quede ya deseo de robar, y todas las tendencias hacia la falsedad
desaparezcan.

En la Sadhana de Ananda Marga se imparte la educacion moral
con este ideal de ‘Unidad con Brahma’ porque la Sddhana no es
posible sin tal ideacion moral. La Sadhana desprovista de la idea de
moralidad puede desviar a la gente de nuevo hacia los goces
materiales y en cualquier momento pueden utilizar su poder mental
tan dificilmente adquirido para calmar su sed de mezquinos anhelos
fisicos. Hay muchos que han caido de la senda del Yoga o de la
Sadhana Tantrica y pasan sus dias en la infamia y la calumnia.
Cualquier pequefio progreso que hayan obtenido a través del enérgico
control de sus instintos, se ha perdido por el error de un momento en
la busqueda de los placeres mundanos.

Por tanto, se debe recalcar que aun antes de iniciar la Sddhana se
deben seguir estrictamente los principios morales. Aquéllos que no
siguen estos principios, no deberian seguir el sendero de la Sadhand;
de otra manera atraeran su propia desgracia y la de otros. Los Acaryas
habran notado que las personas de naturaleza excesivamente egoista,
temen incluso a Ananda Marga por miedo a seguir los estrictos
principios morales. Sospechan que la divulgacion de Ananda Marga

4



les creard probablemente inconvenientes para seguir satisfaciendo sus
bajos deseos egoistas, por lo tanto, se dedican a difamar a Ananda
Marga en un esfuerzo por encubrir su propia debilidad y falta de
honestidad. Pero recuerden que aquéllos que carecen de espiritu moral
no merecen ser llamados seres humanos. Por mas que se emperien,
solo sus palabras jactanciosas no pueden encubrir la bajeza de su
mente por mucho tiempo.



SATYA

“Parahitartham vaunmanoso yatharthatvam satyam”

Satya implica la accion apropiada de la mente y el uso correcto
de las palabras con espiritu de bienestar. No tiene un sindnimo en
inglés o en otros idiomas. La palabra verdad o verdadero se traduce en
sanscrito como Rta (enunciar el hecho). Al Sadhaka no se le pide que
siga el sendero de Rra. Debe practicar Satya. El lado practico de Satya
depende de la relatividad, pero su finalidad radica en Parama
Brahma, la Suprema Entidad Espiritual. Es por esto que a menudo se
hace referencia a Brahma como “la esencia de Satya”.

“Satyam jinanamanantam Brahma”

Aun cuando el objetivo del Sddhaka es realizar a la Entidad
Suprema, durante el proceso el Sadhaka tiene que enfrentarse a la
relatividad de su entorno. Los humanos son seres racionales: poseen
en diversos grados la capacidad de hacer lo que sea necesario o lo que
le resulta util a la humanidad. En el ambito de la espiritualidad tal
pensamiento palabra o accion se define como Satya.

Por ejemplo, un hombre se abalanza sobre ti buscando
proteccion; td no sabes si es culpable 0 no, 0 quizas sepas con certeza
que no es culpable. Lo persigue un malhechor decidido a torturarlo. Si
este hombre aterrorizado busca refugio en tu casa, y el rufian te
pregunta respecto a su escondite ¢qué debes hacer? Al adherira Rta 0
a la verdad, informarias sobre el lugar de su refugio. En caso de ser
asesinado, ¢/no seria correcto considerarte responsable de ese crimen?
Tu error podria resultar en la muerte de una persona inocente. Al
adherir a Rta o la verdad, te haces indirectamente culpable de este
crimen abominable, pero ¢cual seria tu deber si siguieras la
Interpretacion correcta de Satya? Tu deber seria no revelar el
escondite de la persona y en lugar de eso, desviar al agresor en

15



beneficio del refugiado, para que éste pueda volver a su casa Sin
correr peligro.

Suponte que tu madre estd comiendo y tu recibes una carta
informandote de la muerte de tu abuelo materno. Si tu madre te
preguntara cual es el contenido de la carta, ¢qué contestarias? Si te
limitas a la verdad y le revelaras la noticia del deceso de su padre, eso
le provocaria un gran choque emocional, y ella ni siquiera podria
comer. Seria preferible decir, en este caso, que todo esta bien en su
familia. Después que la madre haya comido, un comentario sobre la
enfermedad del padre prepararia la base para aceptar luego la noticia
de la desgracia. De este modo y ain cuando se haya dicho algo
diferente a la verdad, se conserva la dignidad de Satya.

Ananda Purnima 1957

16



