14 SHRII SHRIL ANANDAMURTI

EL SER HUMANO Y SU DIOS

El yogui sostiene que apenas hay diferencia entre
los términos “Dios” y “Bienaventuranza”. Son
como dos nombres: “agua” y “aqua” utilizados para
la misma entidad. El yogui dice “;Qué es Dios? Es
Bienaventuranza: es Ananda.” Todo proviene de El,
permanece en El y retorna a ese Ente Supremo. Y
.qué es ese Ente Supremo? Es Ananda, Bienaventu-

ranza.

Dios es el Generador, el Operador y el benevolente
Destructor. G.O.D.[God, Dios en inglés] ;Qué es
“God”? Como Operador, es también quien controla.
El operario de una maquina debe tener control sobre
ella. Debe ser un controlador y Este no es solo un
mecédnico comun, sino un Gran Mago, porque crea



LA GracIA DEL Senor 15

todo en Su mente. El mago crea muchas cosas en su
mente y los espectadores dicen: “Oh, es un gran ma-
g0.” Pero en realidad esos espectadores estdn siendo
engafiados. Sus mentes estdn dirigidas hacia ese objeto
creado y no hacia el mago. Deberian saber que esos
objetos creados son de naturaleza temporal; lo verda-
dero es el mago. De modo que este Controlador es
un Gran Mago. Estd creando todo dentro de Su mente.
Todos los seres creados estdn dentro de Su mente. Y
para ellos, el mundo mental de este Gran Mago aparenta
ser un mundo fisico.

Supoén que creas en tu mente una vela y un hom-
bre; sabes que ambos, la vela y el hombre, son crea-
ciones mentales, puramente mentales, no fisicas. Am-
bos estan dentro de tu mente. Pero para tu hombre
mental, tu vela mental es una realidad. Similarmente,
para ti este mundo es una realidad fisica, pero para
ese Gran Mago todo es mental. Todo es transitorio.
El es un Mago y tiene control sobre el universo entero.

Ahora bien, de nuevo, ;quién es Dios? El Yogui
dice: “Aquél que tiene poderes ocultos, todos los
poderes ocultos, todas las facultades ocultas, es Dios.”
Si uno no posee todos los poderes ocultos, ;como
puede controlar el universo?



16 SHRII SHRIL ANANDAMURTI

Los poderes ocultos son ocho. Al que es duefo
de todos estos poderes se le conoce, en sanscrito,
como ‘lishvara’. Y ;por qué se le llama lishvara a
Dios? El puede verlo todo, puede ir a cualquier sitio
sin la ayuda de ningtin 6rgano motor.

Otra explicacion del Yogui a la pregunta “; Quién
es Dios?” es: “Aquél a quien no perturban ni afectan
las acciones ni las reacciones es Dios. El que no nece-
sita refugio. El que es refugio de todos y de todas las
cosas. El es Dios.”

Otra explicacién mds del yogui consiste en que el
universo es un conjunto de electrones, protones, posi-
trones, etc., y Aquél que es el Controlador Supremo
de todos ellos, es Dios. Tu tienes solamente dos 0jos,
y esos dos ojos sélo pueden funcionar cuando hay
vibraciones luminosas en el mundo externo. Cuando
faltan esas vibraciones luminosas, no puedes ver. Pero
El tiene infinitos ojos, y todos Sus ojos funcionan
desde Su interior, porque no hay nada fuera de EL
Todo estd dentro de El. ;Dependes de tus ojos exter-
nos para poder ver tus imagenes mentales? No. Para
ti existen dos mundos, uno interno y otro externo.
Pero en Su caso, todo es interno. Tu estas dentro de
Su mente, y todo lo que estds viendo, todo lo que
estas haciendo, todo lo que vas a hacer, todo se esta



LA GracIA DEL Senor 17

realizando dentro de Su Gran Mente. No hay nada
externo. El dice: “;Oh!, hijo mfo, mi propio hijo, ; por
qué cometiste este pecado?”.

Tu no puedes decir: “No Padre, yo no he cometi-
do ningtin pecado”, porque estds en Su mente. El ve
internamente, sin ayuda de los ojos, porque td eres Su
creacion mental; estas dentro de Su mente.

El es omnipresente; estd en todas partes. El movi-
miento de un grano de arena es tan importante para El
como el movimiento de una bomba atdmica o como
el movimiento de una bomba de megatones. Para El
nada carece de importancia. Ti no puedes dejar de
tener importancia para El. El Padre Supremo siempre
estd contigo. Y por causa de Su omnipresencia existe
una ventaja y una desventaja. ;Cudl es la ventaja? La
ventaja es que el Padre Supremo siempre estd contigo,
nunca estés solo. No debes sentir temor de nadie por-
que El siempre estd dispuesto a salvarte. Y la desventaja
consiste en que, como El siempre est contigo, te re-
sultard muy dificil hacer algo indeseable, algo desa-
gradable. Esta es la dificultad. Este universo se en-
cuentra rodeado por El. Cualquier cosa que hagas, El
la estd observando. No puedes ni siquiera pensar en
secreto.



18 SHRII SHRIL ANANDAMURTI

Mayd es la fuerza que crea la ilusion de esta
realidad fisica. Es el Principio Operativo de Dios.
Madyd es insuperable para un hombre comun, para
alguien que no sea sddhaka [aspirante espiritual]. Un
hombre que no sea un aspirante espiritual tendrd que
servir a Mdyd como un esclavo. Tal es el caso de
todos los animales, de los brutos y de las personas
con temperamento animal. Ahora bien, ;cudl es el
proposito de las practicas intuitivas, de las practicas
del Yoga? Es, justamente, vencer la influencia de Mdyad.
Este Principio Operativo, la influencia de Mdyd, es
como una cadena satdnica, como un lazo serpentino
de aflicciones y dificultades. Uno debe liberarse por
si mismo de este lazo serpentino. Y esto se logra me-
diante la sddhand del Yoga [meditacién] Cuando el
Yogui entra en contacto intimo con el Padre Supremo,
el Sefior dice: “Oh, hijo mio, es muy dificil para un
hombre vencer la influencia de Mdyd. Mdyd es insu-
perable. Pero aquél que ha encontrado en Mi su
refugio, aquél que se satura completamente de Mi,
aquél que se ha refugiado en Mi regazo, seguramente

299

ird mas alld de la influencia de Mdyad™.

A menos que hayas desarrollado una fe implicita
y un amor sincero por el Padre Supremo, no lograras



LA GracIA DEL Senor 19

unirte a El, quedards atrapado en esta Mdyd. Ahora
bien, ;En qué momento siente un hombre que debe
amar al Sefior? Cuando se libera a si mismo de la
maldad, de los sentimientos egoistas. Sin embargo,
dird: “Dicen que Dios es Gracia Pura, pero yo soy un
individuo desafortunado, no he sentido Su Gracia”.
Hay muchas personas que hablan asi, pero ustedes
saben, hijos mios, ustedes saben, hijas mias, que en
El no cabe la parcialidad. Su celestial lluvia de Gracia
es para todos. El estd para todas y cada una de las
criaturas; pero algunas sienten Su Gracia y otras no.
(Cudl es la razén? Hay una lluvia celestial de gracia.
Pero, supén que estds sosteniendo un paraguas sobre
la cabeza, ;te mojarés con la lluvia? No. El que desee
disfrutar de esta lluvia de Gracia debera apartar de la
cabeza el paraguas del ego y se empapard con la lluvia
Divina. Asi, un aspirante espiritual, un Yogui, ha de
abandonar todos sus sentimientos egoistas y al mo-
mento siguiente se encontrard proximo al Padre
Supremo.



20 SHRII SHRIL ANANDAMURTI

Se estd moviendo El?
No, no, El no se mueve.
Yace inmovil
como el tronco de un drbol.
JEstd lejos?

No, no, El estd muy cerca.
El es la Vida de mi vida.
El estd dentro de ti,

y dentro de mi.

Estd dentro y fuera de todos
y en todo lugar.
Cuando un sddhaka se
familiariza adecuadamente con
Su Bienaventurado Ser,
decimos que estd establecido
en Dios.

En esa etapa, tanto lo externo
como lo interno
alcanzan la unidad.

La mente permanece entonces
apartada del atractivo de las
frivolidades y se produce el
verdadero encuentro

con el Ser Supremo.



LA GracIA DEL Senor

Aun cuando el cuerpo
permanece en el mundo mortal,
el alma se fusiona

con el Alma Suprema.

21



