
Los Diálogos de Shiva y Párvatii

6
1

Saben que el Tantra es un culto espiritual. Es un culto 
porque el Tantra explica claramente cómo hacer 

una sádhaná de un tipo y etapa determinados, y cuál será 
el logro de esa sádhaná. Se han elaborado todos los deta­
lles posibles. Es una ciencia práctica sistemática. Es vaeva-
hárika [práctica], no libresca. El Tantra es dharma, y –ya que 
Ácárańát dharmah [“El dharma es el conjunto de toda la con­
ducta”]– uno tiene que llevar a cabo Tantra prácticamen­
te en su vida individual. Pero el lado práctico del Tantra 
es muy abstracto y sutil. Hay que tener mucho cuidado al 
practicarlo. Para que los sádhakas pudieran conocer y com­
prender claramente el lado práctico, Párvatii planteaba pre­
guntas al Señor Shiva y este las respondía.

Las preguntas de Párvatii eran por el bien de lokashi-
kśá [educación de la gente]. Aquellas preguntas que son 
solo para cuestionar o para medir el conocimiento de la 
otra persona no tienen ningún valor en la sádhaná márga 
[camino de la práctica espiritual]. Son mera pérdida de 
tiempo. Cuando las preguntas se formulan con el propó­
sito de conocer y luego hacer, las preguntas se denomi­
nan pariprashnas.

Qué hacer; cómo hacer; por qué hacer –son pari
prashnas–. Tales pariprashnas constituyen el nigama shástra. 
Tales pariprashnas constituyen el lado filosófico, teórico. Y 



Los Diálogos de Shiva y Párvatii 75

el lado práctico, constituido por las respuestas de Sadáshi
va, es el ágama shástra. En otras palabras, los pariprashnas de 
Párvatii van a constituir el nigama shástra, y las respuestas 
prácticas de Sadáshiva constituyen el ágama shástra. El niga-
ma y el ágama forman juntos el Tantra shástra.

Una de las preguntas planteadas por Párvatii era: 
“¿Qué hay que hacer para lograr la autorrealización?”. 
Ella había planteado esta pregunta por el bien de lokashi-
kśá –para que los sádhakas pudieran ser altamente bene­
ficiados–. En realidad, el intelecto en aquellos días no se 
había desarrollado hasta el punto de que hubiera personas 
que pudieran plantear preguntas tan sutiles sobre sádha
ná. Pero como las verdades sutiles del camino de sádhaná 
se tenían que entregar a la gente, Hara [Shiva] y Párvatii 
habían decidido entablar un diálogo del tipo compilado en 
los nigamas y ágamas. Párvatii planteaba preguntas y Shiva 
las respondía35. Así, la pregunta de Párvatii era: “¿Qué hay 
que hacer para lograr la autorrealización? Se ve a la gente 
someterse a ayunos, realizar rituales extenuantes, viajar a 
oscuros lugares sagrados, tomar toda clase de esfuerzos, 
para conocer el ser. ¿Cuál es el camino correcto?”. Entonces 
Shiva respondió,

Na muktirtapanádhomádupavásashataerapi;
Brahmaeváhamiti jiṋátvá mukto bhavati dehabhrt.

[La liberación no es alcanzable mediante peniten­
cias, rituales de sacrificio o cientos de ayunos].

35  Párvatii conocía las respuestas, pero como no había ningún sádhaka de 
suficiente calibre para hacer preguntas sutiles, Párvatii se hizo pasar por el 
interrogador. –Eds.



Discursos Sobre Tantra Vol 276

Los seres vivos alcanzan la liberación cuando se dan 
cuenta de “yo soy Brahma”.

La idea de que uno puede obtener mukti [liberación] 
a través de tapah, es decir, torturando el cuerpo, no es 
correcta. Dios es interno; ¿qué tiene que ver Él con algo 
externo? Estar de pie en el agua durante días, estar 
sobre un pie durante meses, levantar una mano o ambas 
manos hacia el cielo y estar así durante mucho tiempo, 
enterrarse en la tierra durante días –todas estas cosas 
simplemente no tienen sentido–. No cabe duda de que 
exigen una gran fuerza física y una gran capacidad de 
resistencia, pero muchas personas realizan trabajos físi­
cos pesados; ¿acaso no trabajan muy duro incluso los 
animales? ¿Todas esas personas y animales obtendrán 
mukti? No es correcto.

Uno no puede llegar a Dios a través de tapah [servi­
cio con esfuerzo]. Tampoco se puede llegar a Él a través 
de homa y havana [rituales de sacrificio]. Si esto fuera posi­
ble, ¡sería muy fácil para los ricos encontrar a Dios! ¡Y los 
pobres nunca podrían acercarse a Él! Todas estas cosas 
no tienen sentido y representan un estadio muy atrasado 
de la humanidad.

Upavása en el sentido de ayuno también es inútil. Si 
fuera efectivo, los pobres y los que no se alimentan necesi­
tarían hacer poco esfuerzo para llegar a Dios.

Pero si uno hace upavása de verdad, eso puede hacer 
mucho. El significado escritural de upavása es –por deriva­
ción– upa, que significa “cerca”, y vása, que significa “per­



Los Diálogos de Shiva y Párvatii 77

manecer”. Upavása, por tanto, significa “hacer que la mente 
permanezca cerca de Paramátmá”. En otras palabras, sig­
nifica apartar la mente de los pensamientos de lo físico y 
mantenerla cerca de Paramátmá. La palabra sánscrita para 
el ayuno como tal es anashana.

Uno puede hacer tapah, homa, upavása, cien mil veces, 
pero nunca se obtendrá mukti. Entonces, ¿qué se debe hacer?

Después de explicar el lado negativo, después de recha­
zar el sistema de adoración que prevalecía entonces, Shiva 
pasó a explicar el lado positivo. Si estas cosas no se deben 
hacer, ¿qué se debe hacer entonces? Shiva dijo: Brahmaevá-
hamiti jiṋátvá mukto bhavati dehabhrt –es decir, “Cuando uno 
se establece en el conocimiento de que ‘yo soy Brahma’, se 
obtiene mukti”–. Pero un conocimiento teórico de que “yo 
soy Brahma” no servirá –se tiene que estar verdaderamente 
establecido en esta ideación–.

Anubhútiḿ viná múďha vrthá Brahmańi modate;
Pratibimbitashákhágraphalásvádanamodavat.

–Maetreyii Shruti

[Sin la realización de Dios, una persona tratará en 
vano de obtener la dicha espiritual].

Ver el reflejo en el agua de una fruta dulce que cuelga 
de la rama de un árbol no le da a uno el sabor de la fruta.

Hay que probar la fruta. Si uno ve su reflejo en el agua 
y pretende haberla probado y disfrutado, cuánta realidad 
y valor hay en eso, lo saben muy bien.



Discursos Sobre Tantra Vol 278

Habiendo escuchado esto, Párvatii dijo: “Muy bien, he 
entendido. Pero, por favor, dime dónde buscar a Brahma”. 
El Señor Shiva dijo entonces: Dharmasya tattvaḿ nihitaḿ 
guháyám –“El tattva del dharma es nihita en el guhá”–.

El tattva del dharma –es decir, la “esencia” del dharma– 
es Él, el Señor. Él es nihita. Nihita significa “oculto”. Él está 
por todas partes, pero está oculto en el guhá. Por lo tanto, 
aunque Él está por todas partes, no hay que buscarlo por 
todas partes, hay que buscarlo en el propio guhá. Guhá 
tiene un par de significados: “cueva” y el “yo”. Aquí se 
aplica el segundo significado. Uno tiene que buscarlo en su 
propio “yo”. El que está dentro de tu “yo” eres tú mismo. 
Busca a tu yo y lo encontrarás a Él. Mientras el [verdadero] 
tú esté ahí, el Señor también está ahí.

Tú eres un sádhaka. Él es el sádhya [objeto de adoración]. 
Y el vínculo es sádhaná. Mientras existan estos tres tattvas, 
tú no eres Él. Cuando los tres se han convertido en uno, 
se pude decir “Yo soy Paramátmá” –nunca antes de esto–. 
Hasta que se alcance esta etapa, uno tiene que hacer sádha
ná con la mayor diligencia, con la mayor niśťha [sinceridad]. 
(Habiéndose establecido sólidamente en el estado de Brah-
ma, uno puede o no hacer sádhaná –puede hacerlo para dar 
ejemplo al mundo; es decir, puede hacerlo por lokashikśá–).

Hay que hacer sádhaná con mucha regularidad. Mien­
tras uno tenga cuerpo, debe seguir haciendo sádhaná. 
Habrán notado que un loťá [pequeño recipiente de metal] 
nuevo y brillante ya no conserva su brillo y lozanía des­
pués de un año de uso. Uno tiene que limpiarlo muy regu­
larmente con tamarindo para mantener su brillo. La mente 



Los Diálogos de Shiva y Párvatii 79

es así: hay que hacer sádhaná regularmente para mantener­
la pulcra y limpia.

Para aquellos que buscan al Señor fuera y no dentro, 
Sadáshiva dice,

Idaḿ tiirtham idaḿ tiirthaḿ bhramanti támasáh janáh;
Átmatiirthaḿ na jánanti kathaḿ mokśa varánane.

[Aquí hay un lugar de peregrinación, allí hay otro lugar].

Las personas de naturaleza estática vagan de un lugar 
a otro. Pero sin encontrar el verdadero lugar de pere­
grinación dentro de sí mismos, ¿cómo pueden alcan­
zar la salvación?

Todas ellas son personas dominadas por el principio 
estático, cuyo deambular de un lugar sagrado a otro sim­
plemente no sirve de nada. Todo este deambular resulta en 
un desperdicio de dinero y energía.

El Señor Shiva da otra ilustración sobre tales personas:

Átmasthitaḿ Shivaḿ tyaktvá
Vahisthaḿ yah samarcayet;
Hastasthaḿ pińďamutsrjya
Bhramate jiivitáshayá.

[Quien busca a Shiva en el mundo exterior, ignoran­
do al Shiva del mundo interior, es como quien tira 
el arroz que tiene en la mano y vaga de puerta en 
puerta en busca de su sustento].



Discursos Sobre Tantra Vol 280

El Señor está dentro de ustedes y con ustedes. Bús­
quenlo en lo más íntimo de su existencia. 

Junio de 1967, Srinagar

2

Una vez Párvatii planteó una pregunta a Shiva: "¿Quién 
está calificado para lograr mokśa [liberación no cualifica­
da]?". Shiva contestó:

Átmajiṋánamidaḿ devi paraḿ mokśaeka sádhanam; 
Sukrtaermánavo bhútvá jiṋániicenmokśamápnuyát.

[El autoconocimiento es el mejor medio para lograr 
la salvación. Las personas nacen como seres huma­
nos debido a sus buenos saḿskáras pasados, pero 
para alcanzar la liberación sin atributos tendrán 
que lograr el autoconocimiento].

La formulación de Ágama y Nigama

Las preguntas relacionadas con la práctica y el progreso 
espiritual –hechas no solo para cuestionar sino para com­
prender y seguir las instrucciones dadas– son conocidas 
como pariprashnas (por ejemplo, las preguntas de los discí­
pulos a sus gurus, de cómo sentarse, cómo ofrecer prańáma 
[saludo respetuoso], y cómo repetir el mantra). Prańipátena 
pariprashnena seváyá [por la entrega, las preguntas espiri­
tuales, y el servicio total]. Las preguntas cuya motivación 
es la lógica no son pariprashnas, sino una pérdida de tiempo 
para el interrogador y el cuestionado. Y algunas preguntas 


