Los DIALOGOS DE SHIVA Y PARVATII

"'\‘
1

Saben que el Tantra es un culto espiritual. Es un culto
porque el Tantra explica claramente cémo hacer
una sddhand de un tipo y etapa determinados, y cudl serd
el logro de esa sddhand. Se han elaborado todos los deta-
lles posibles. Es una ciencia practica sistemadtica. Es vaeva-
hdrika [préctica], no libresca. El Tantra es dharma, y —=ya que
Acdraridt dharmah [“El dharma es el conjunto de toda la con-
ducta”]- uno tiene que llevar a cabo Tantra practicamen-
te en su vida individual. Pero el lado practico del Tantra
es muy abstracto y sutil. Hay que tener mucho cuidado al
practicarlo. Para que los sddhakas pudieran conocer y com-
prender claramente el lado préactico, Parvatii planteaba pre-
guntas al Sefor Shiva y este las respondia.

Las preguntas de Parvatii eran por el bien de lokashi-
ksd [educacién de la gente]. Aquellas preguntas que son
solo para cuestionar o para medir el conocimiento de la
otra persona no tienen ningun valor en la sddhand mdrga
[camino de la practica espiritual]. Son mera pérdida de
tiempo. Cuando las preguntas se formulan con el prop6-
sito de conocer y luego hacer, las preguntas se denomi-
nan pariprashnas.

Qué hacer; cémo hacer; por qué hacer —son pari-
prashnas—. Tales pariprashnas constituyen el nigama shdstra.
Tales pariprashnas constituyen el lado filoséfico, teérico. Y



Los DIALOGOS DE SHIVA Y PARVATII 75

el lado préctico, constituido por las respuestas de Saddashi-
va, es el dgama shdstra. En otras palabras, los pariprashnas de
Parvatii van a constituir el nigama shdstra, y las respuestas
prdcticas de Saddshiva constituyen el dgama shdstra. El niga-
ma'y el dgama forman juntos el Tantra shdstra.

Una de las preguntas planteadas por Parvatii era:
“:Qué hay que hacer para lograr la autorrealizacién?”.
Ella habia planteado esta pregunta por el bien de lokashi-
ksd —para que los sddhakas pudieran ser altamente bene-
ficiados—. En realidad, el intelecto en aquellos dias no se
habia desarrollado hasta el punto de que hubiera personas
que pudieran plantear preguntas tan sutiles sobre sddha-
nd. Pero como las verdades sutiles del camino de sddhand
se tenfan que entregar a la gente, Hara [Shiva] y Parvatii
habian decidido entablar un didlogo del tipo compilado en
los nigamas y dgamas. Parvatii planteaba preguntas y Shiva
las respondia®. Asi, la pregunta de Pdrvatii era: “;Qué hay
que hacer para lograr la autorrealizacién? Se ve a la gente
someterse a ayunos, realizar rituales extenuantes, viajar a
oscuros lugares sagrados, tomar toda clase de esfuerzos,
para conocer el ser. ;Cudl es el camino correcto?”. Entonces
Shiva respondid,

Na muktirtapanddhomddupavdsashataerapi;
Brahmaevdhamiti jindtod mukto bhavati dehabhrt.

[La liberacién no es alcanzable mediante peniten-
cias, rituales de sacrificio o cientos de ayunos].

35 Pdrvatii conocia las respuestas, pero como no habia ningtin sddhaka de
suficiente calibre para hacer preguntas sutiles, Pdrovatii se hizo pasar por el
interrogador. —Eds.



76 Discursos SoBRE TANTRA VoL 2

Los seres vivos alcanzan la liberacion cuando se dan
cuenta de “yo soy Brahma”.

La idea de que uno puede obtener mukti [liberacién]
a través de tapah, es decir, torturando el cuerpo, no es
correcta. Dios es interno; ;qué tiene que ver El con algo
externo? Estar de pie en el agua durante dias, estar
sobre un pie durante meses, levantar una mano o ambas
manos hacia el cielo y estar asi durante mucho tiempo,
enterrarse en la tierra durante dias —todas estas cosas
simplemente no tienen sentido—. No cabe duda de que
exigen una gran fuerza fisica y una gran capacidad de
resistencia, pero muchas personas realizan trabajos fisi-
cos pesados; jacaso no trabajan muy duro incluso los
animales? ;Todas esas personas y animales obtendrdn
mukti? No es correcto.

Uno no puede llegar a Dios a través de tapah [servi-
cio con esfuerzo]. Tampoco se puede llegar a Fl a través
de homa y havana [rituales de sacrificio]. Si esto fuera posi-
ble, jseria muy fdacil para los ricos encontrar a Dios! jY los
pobres nunca podrian acercarse a El! Todas estas cosas
no tienen sentido y representan un estadio muy atrasado
de la humanidad.

Upavdsa en el sentido de ayuno también es inttil. Si
fuera efectivo, los pobres y los que no se alimentan necesi-
tarfan hacer poco esfuerzo para llegar a Dios.

Pero si uno hace upavdsa de verdad, eso puede hacer
mucho. El significado escritural de upavdsa es —por deriva-
cién- upa, que significa “cerca”, y vdsa, que significa “per-



Los DIALOGOS DE SHIVA Y PARVATII 77

manecer”. Upavisa, por tanto, significa “hacer que la mente
permanezca cerca de Paramdtmd”. En otras palabras, sig-
nifica apartar la mente de los pensamientos de lo fisico y
mantenerla cerca de Paramdtmd. La palabra sanscrita para
el ayuno como tal es anashana.

Uno puede hacer tapah, homa, upavdsa, cien mil veces,
pero nunca se obtendrd mukti. Entonces, ;qué se debe hacer?

Después de explicar el lado negativo, después de recha-
zar el sistema de adoracién que prevalecia entonces, Shiva
paso a explicar el lado positivo. Si estas cosas no se deben
hacer, ;qué se debe hacer entonces? Shiva dijo: Brahmaevd-
hamiti jindtvd mukto bhavati dehabhrt —es decir, “Cuando uno
se establece en el conocimiento de que ‘yo soy Brahma’, se
obtiene mukti”—. Pero un conocimiento tedrico de que “yo
soy Brahma” no servird —se tiene que estar verdaderamente
establecido en esta ideacion—.

Anubhiitini vind miidha vrthd Brahmani modate;
Pratibimbitashdkhdgraphaldsvddanamodavat.
—Maetreyii Shruti

[Sin la realizacién de Dios, una persona tratard en
vano de obtener la dicha espiritual].

Ver el reflejo en el agua de una fruta dulce que cuelga
de la rama de un drbol no le da a uno el sabor de la fruta.

Hay que probar la fruta. Si uno ve su reflejo en el agua
y pretende haberla probado y disfrutado, cudnta realidad
y valor hay en eso, lo saben muy bien.



78 Discursos SoBre TANTRA VoL 2

Habiendo escuchado esto, Pdrvatii dijo: “Muy bien, he
entendido. Pero, por favor, dime dénde buscar a Brahma”.
El Sefior Shiva dijo entonces: Dharmasya tattvam nihitarm
guhdydm —"El tattva del dharma es nihita en el guhd”—.

El tattva del dharma —es decir, la “esencia” del dharma—
es El, el Sefor. El es nihita. Nihita significa “oculto”. El esta
por todas partes, pero estd oculto en el guhd. Por lo tanto,
aunque El esta por todas partes, no hay que buscarlo por
todas partes, hay que buscarlo en el propio guhd. Guhd
tiene un par de significados: “cueva” y el “yo”. Aqui se
aplica el segundo significado. Uno tiene que buscarlo en su
propio “yo”. El que estd dentro de tu “yo” eres ti mismo.
Busca a tu yo y lo encontrards a El. Mientras el [verdadero]
ta esté ahi, el Sefior también estd ahi.

Ta eres un sddhaka. El es el sddhya [objeto de adoracién].
Y el vinculo es sddhand. Mientras existan estos tres tattvas,
td no eres El. Cuando los tres se han convertido en uno,
se pude decir “Yo soy Paramdtmd” —nunca antes de esto—.
Hasta que se alcance esta etapa, uno tiene que hacer sddha-
nd con la mayor diligencia, con la mayor nistha [sinceridad].
(Habiéndose establecido sélidamente en el estado de Brah-
ma, uno puede o no hacer sddhand —puede hacerlo para dar
ejemplo al mundo; es decir, puede hacerlo por lokashiksd-).

Hay que hacer sddhand con mucha regularidad. Mien-
tras uno tenga cuerpo, debe seguir haciendo sddhand.
Habran notado que un lofd [pequefio recipiente de metal]
nuevo y brillante ya no conserva su brillo y lozania des-
pués de un afio de uso. Uno tiene que limpiarlo muy regu-
larmente con tamarindo para mantener su brillo. La mente



Los DIALOGOS DE SHIVA Y PARVATII 79

es asi: hay que hacer sddhand regularmente para mantener-
la pulcra y limpia.

Para aquellos que buscan al Sefior fuera y no dentro,
Sadéashiva dice,

Idari tiirtham idam tiirthari bhramanti tdmasdh jandh;
Atmatiirtharii na jananti katham moksa vardnane.

[Aqui hay un lugar de peregrinacién, alli hay otro lugar].

Las personas de naturaleza estética vagan de un lugar
a otro. Pero sin encontrar el verdadero lugar de pere-
grinacién dentro de si mismos, jcomo pueden alcan-
zar la salvacién?

Todas ellas son personas dominadas por el principio
estatico, cuyo deambular de un lugar sagrado a otro sim-
plemente no sirve de nada. Todo este deambular resulta en
un desperdicio de dinero y energia.

El Sefior Shiva da otra ilustracién sobre tales personas:

Atmasthitari Shiva tyaktod
Vahisthari yah samarcayet;
Hastastharii pindamutsrjya
Bhramate jiivitdshayd.

[Quien busca a Shiva en el mundo exterior, ignoran-
do al Shiva del mundo interior, es como quien tira
el arroz que tiene en la mano y vaga de puerta en
puerta en busca de su sustento].



80 Discursos SoBRE TANTRA VoL 2

El Sefior estd dentro de ustedes y con ustedes. Bus-
quenlo en lo mds intimo de su existencia.

Junio de 1967, Srinagar
2

Una vez Parvatii plante6 una pregunta a Shiva: ";Quién
estd calificado para lograr moksa [liberacién no cualifica-
da]?". Shiva contesto:

Atmajindnamidam devi param moksaeka sddhanam;
Sukrtaermdnavo bhiitvd jindniicenmoksamdpnuyqdt.

[El autoconocimiento es el mejor medio para lograr
la salvacién. Las personas nacen como seres huma-
nos debido a sus buenos samiskdras pasados, pero
para alcanzar la liberacién sin atributos tendran
que lograr el autoconocimiento].

La formulacién de Agama y Nigama

Las preguntas relacionadas con la préctica y el progreso
espiritual —hechas no solo para cuestionar sino para com-
prender y seguir las instrucciones dadas— son conocidas
como pariprashnas (por ejemplo, las preguntas de los disci-
pulos a sus gurus, de como sentarse, cémo ofrecer praridma
[saludo respetuoso], y cémo repetir el mantra). Praiipdtena
pariprashnena sevdyd [por la entrega, las preguntas espiri-
tuales, y el servicio total]. Las preguntas cuya motivacién
es la l6gica no son pariprashnas, sino una pérdida de tiempo
para el interrogador y el cuestionado. Y algunas preguntas



