
101

Los seres humanos constituyen el último peldaño en la 
escala evolutiva de la creación. En ellos, la conciencia 

se refleja plena y claramente, en un cuerpo físico compuesto 
de los cinco factores rudimentarios, provenientes del Cuer-
po Cósmico de la Suprema Entidad Con Atributos (Saguńa 
Brahma). Ese nítido reflejo de la conciencia es la conciencia 
individual o átman, y el cuerpo físico compuesto de los cin-
co factores que recibe el reflejo se llama cuerpo humano. En 
otras palabras, el ser humano tiene átman y cuerpo. El he-
cho de poseer ambos demuestra que el ser humano no es 
ninguno de ellos. Si los seres humanos fueran átman no po-
drían reclamarlo como suyo, y alternativamente, si fueran 
solo cuerpo, no podrían decir “Éste es mi cuerpo”. Son al-
go diferente de estos dos. Existe otra entidad en los seres 
humanos que reclama la posesión del átman y del cuerpo. 
Esa otra entidad aparenta ser la dueña de ambos. Entonces 
¿cuál es esa otra entidad?

Una pequeña introspección mostraría que el sentimien-
to puro del “yo” no es más que una idea abstracta que suce-
de como resultado del pensamiento. Ese sentimiento del “yo 
existo” solamente puede aparecer con la conciencia o jiṋána; 
y es con ella con la que uno puede formar una idea y pensar 
o llevar a cabo alguna acción. Por lo tanto, el sentimiento 
del “yo” es una proyección mental de la conciencia; o, para 
ser explícito, se puede decir que sin conciencia no es posible 

¿Quién soy y qué soy?

filosofia_pcOK.indd   101 07/06/2011   11.25.18



102

formar el conocimiento de la existencia, y en consecuencia, 
tampoco la idea del sentimiento del “yo”.

El átman es la conciencia o puruśa individual y, debido 
a que se encuentra dentro del campo de acción de Saguńa 
Brahma, lo cualificarán los principios de Prakrti como ocu-
rrió en el caso de Puruśa en Saguńa Brahma. A causa de la 
influencia condicionante del principio sutil de Prakrti, el át-
man adquiere el conocimiento de su existencia, o sea que se 
crea el sentimiento puro del “yo”. Por lo tanto, este senti-
miento del “yo” no es el átman. Es solo una idea objetiva de 
la misma, cuyo conocimiento se manifiesta por la influencia 
atributiva de Prakrti. Por ende, el sentimiento del “yo” de los 
seres humanos depende totalmente de la conciencia indivi-
dual, tal como la existencia de una tabla de madera depende 
del árbol. La tabla de madera no puede llamarse árbol; de la 
misma manera, la entidad del “yo” no puede ser la concien-
cia individual. Es solo una idea que depende de ella y que se 
forma como resultado de la influencia del principio sutil de 
Prakrti en la conciencia individual o átman. Es solo una par-
te de la mente.

La entidad del “yo” de los seres humanos es buddhitattva, 
que es más sutil que ahamt́attva y que citta. Entonces, ¿qué 
son ahamt́attva y citta? Ya se explicó en el primer capítulo que 
ahamt́attva (ego) se crea como resultado de la influencia limi-
tadora del principio mutante de Prakrti en buddhitattva, con 
lo cual éste se manifiesta como ahamt́attva. Cuando el princi-
pio estático de Prakrti cualifica aún más a ahamt́attva o ego, 

filosofia_pcOK.indd   102 07/06/2011   11.25.18



1034 - ¿Quién soy y qué soy?

éste se manifiesta como citta. El hecho es que el sentimien-
to puro del “yo” (buddhitattva) se expresa como ahamt́attva 
y como citta debido a la influencia atributiva de los principios 
mutante y estático de Prakrti, respectivamente. Ahamt́attva 
y citta son solo formas funcionales más burdas de la entidad 
del “yo” de los seres humanos; por lo tanto, la mente del ser 
humano es una proyección más de su sentimiento del “yo” y 
está formada solamente por esa entidad.

La conciencia individual o átman solamente se refleja 
cuando hay un cuerpo físico compuesto de los cinco facto-
res rudimentarios del Macrocosmos. Buddhitattva se crea 
como resultado de la influencia de la Prakrti sutil en la con-
ciencia individual; por lo cual buddhitattva, el sentimiento 
del “yo”, también depende de un cuerpo físico. Debido a que 
buddhitattva permea cada partícula del cuerpo, uno siente la 
presencia del “yo” en cada rincón del organismo y tiende a 
identificar este “yo” con el cuerpo. Sin embargo, ya se explicó 
que el sentimiento del “yo” y el cuerpo no son la misma enti-
dad. Son diferentes, el sentimiento del “yo” es buddhitattva y 
el cuerpo físico es simplemente su contenedor (ádhára).

Por lo tanto, el sentimiento del “yo” de los seres humanos 
no es ni su conciencia individual ni su cuerpo; es solo la crea-
ción mental de la conciencia individual, llamada buddhitattva, 
y este “yo” se manifiesta además como las otras dos formas 
funcionales de la mente: ahamt́attva (ego) y citta.

filosofia_pcOK.indd   103 07/06/2011   11.25.18


