¢Quién soy y qué soy?

Los seres humanos constituyen el ultimo peldafo en la
escala evolutiva de la creacion. En ellos, la conciencia
se refleja plena y claramente, en un cuerpo fisico compuesto
de los cinco factores rudimentarios, provenientes del Cuer-
po Césmico de la Suprema Entidad Con Atributos (Saguria
Brahma). Ese nitido reflejo de la conciencia es la conciencia
individual o dtman, y el cuerpo fisico compuesto de los cin-
co factores que recibe el reflejo se llama cuerpo humano. En
otras palabras, el ser humano tiene dtman y cuerpo. El he-
cho de poseer ambos demuestra que el ser humano no es
ninguno de ellos. Si los seres humanos fueran dtman no po-
drian reclamarlo como suyo, y alternativamente, si fueran
solo cuerpo, no podrian decir “Este es mi cuerpo”. Son al-
go diferente de estos dos. Existe otra entidad en los seres
humanos que reclama la posesion del dtman y del cuerpo.
Esa otra entidad aparenta ser la duefia de ambos. Entonces
(cuadl es esa otra entidad?

Una pequefia introspeccion mostraria que el sentimien-
to puro del “yo” no es mas que una idea abstracta que suce-
de como resultado del pensamiento. Ese sentimiento del “yo
existo” solamente puede aparecer con la conciencia o jindna;
y es con ella con la que uno puede formar una idea y pensar
o llevar a cabo alguna accion. Por lo tanto, el sentimiento
del “yo” es una proyeccion mental de la conciencia; o, para
ser explicito, se puede decir que sin conciencia no es posible

101



102

formar el conocimiento de la existencia, y en consecuencia,
tampoco la idea del sentimiento del “yo”.

El dtman es la conciencia o purusa individual y, debido
a que se encuentra dentro del campo de accién de Saguna
Brahma, lo cualificaran los principios de Prakrti como ocu-
rri6 en el caso de Purusa en Saguria Brahma. A causa de la
influencia condicionante del principio sutil de Prakrti, el dt-
man adquiere el conocimiento de su existencia, o sea que se
crea el sentimiento puro del “yo”. Por lo tanto, este senti-
miento del “yo” no es el dtman. Es solo una idea objetiva de
la misma, cuyo conocimiento se manifiesta por la influencia
atributiva de Prakrti. Por ende, el sentimiento del “yo” de los
seres humanos depende totalmente de la conciencia indivi-
dual, tal como la existencia de una tabla de madera depende
del arbol. La tabla de madera no puede llamarse arbol; de la
misma manera, la entidad del “yo” no puede ser la concien-
cia individual. Es solo una idea que depende de ella y que se
forma como resultado de la influencia del principio sutil de
Prakrti en la conciencia individual o dtman. Es solo una par-
te de la mente.

La entidad del “yo” de los seres humanos es buddhitattva,
que es mas sutil que ahamtattva y que citta. Entonces, ;qué
son ahamtattvay citta? Ya se explico en el primer capitulo que
ahanitattva (ego) se crea como resultado de la influencia limi-
tadora del principio mutante de Prakrti en buddhitattva, con
lo cual éste se manifiesta como ahantattva. Cuando el princi-
pio estatico de Prakrti cualifica ain mas a ahanitattva o ego,



4 - ;Quién soy y qué soy?

éste se manifiesta como citta. El hecho es que el sentimien-
to puro del “yo” (buddhitattva) se expresa como ahanitattva
y como citta debido a la influencia atributiva de los principios
mutante y estatico de Prakrti, respectivamente. Ahanitattva
y citta son solo formas funcionales mas burdas de la entidad
del “yo” de los seres humanos; por lo tanto, la mente del ser
humano es una proyeccién mas de su sentimiento del “yo” y
esta formada solamente por esa entidad.

La conciencia individual o dtman solamente se refleja
cuando hay un cuerpo fisico compuesto de los cinco facto-
res rudimentarios del Macrocosmos. Buddhitattva se crea
como resultado de la influencia de la Prakrti sutil en la con-
ciencia individual; por lo cual buddhitattva, el sentimiento
del “yo”, también depende de un cuerpo fisico. Debido a que
buddhitattva permea cada particula del cuerpo, uno siente la
presencia del “yo” en cada rincon del organismo y tiende a
identificar este “yo” con el cuerpo. Sin embargo, ya se explicé
que el sentimiento del “yo” y el cuerpo no son la misma enti-
dad. Son diferentes, el sentimiento del “yo” es buddhitattva y
el cuerpo fisico es simplemente su contenedor (ddhdra).

Por lo tanto, el sentimiento del “yo” de los seres humanos
no es ni su conciencia individual ni su cuerpo; es solo la crea-
cién mental de la conciencia individual, llamada buddhitattva,
y este “yo” se manifiesta ademas como las otras dos formas
funcionales de la mente: ahamtattva (ego) y citta.

103



